DAS ,,LAMM GOTTES* SCHENKT UNS NEUES LEBEN IN GOTT
Predigt am 2. Sonntag im Jahreskreis LJ A 2026

Liebe Schwestern und Brider,

stellen Sie sich einmal vor: Jemand, der so gut wie keine Ahnung vom christlichen Glauben hat,
fragt Sie: «Wer ist das eigentlich, dieser Jesus, an den ihr glaubt und der euch so viel bedeutet?
Warum ist er fir euch Uberhaupt so wichtig? Kannst du mir das mit einem verstandlichen und ein-
gangigen Bild erklaren?» «Gerne», werden Sie dann antworten. «Dieser Jesus ist das Lamm
Gottes, das die Suinde der Welt hinwegnimmt.»! Damit ist dann doch wohl alles klar! Oder viel-
leicht doch nicht?

Der Verfasser des Johannes-Evangeliums hatte genau das Anliegen, das Sie sich eben vorstel-
len sollten: Er wollte seiner Gemeinde und denen, die irgendwie an diesem neuen Glauben inte-
ressiert waren, moglichst anschaulich und eingangig vermitteln, um wen es hier geht. Und so legt
er seinem Namensvetter, Johannes, dem Taufer, diese Worte in den Mund. Der sieht Jesus auf
sich zukommen und macht seine Zuhdrerinnen und Zuhérer auf ihn aufmerksam: ,,Seht das
Lamm Gottes, das die Sunde der Welt hinwegnimmt.“ Ein kurzes und einpragsames Glaubens-
bekenntnis. Die ursprunglichen Leserinnen und Leser des Evangeliums werden wohl tatsachlich
verstanden haben, was damit gemeint ist.

Am nachsten Tag wiederholt sich diese Szene. Noch einmal sagt Johannes seinen Satz, und so-
fort schliel3en sich zwei seiner Jinger Jesus an. Genau auf den hatten sie gewartet.

Der Ausdruck ,Lamm Gottes“ kommt Gbrigens nur an diesen beiden Stellen in der Bibel vor. Aber
er hat dennoch gleichsam Karriere gemacht. Wir horen ihn in jeder heiligen Messe: ,Seht das
Lamm Gottes ...". Auch im Gloria sprechen wir Jesus so an: ,Herr und Gott, Lamm Gottes, Sohn
des Vaters*®. Und auch hier folgt dann der Zusatz: ,Du nimmst hinweg die Siinde der Welt.“ Der
Titel ,Lamm Gottes® und die Hinwegnahme der Stinde gehoren also offensichtlich untrennbar zu-
sammen. Fur uns aber ist die Bedeutung vielleicht nicht so offensichtlich und klar wie fir die
Menschen damals, als das Johannes-Evangelium entstanden ist. Daher mdchte ich versuchen,
diese uns so vertraute und doch oft auch fremde Aussage ein wenig zu erschliel3en.

Bleiben wir zunéchst einmal beim LAMM. Dass Jesus von Johannes dem Taufer so genannt wird,
ist zun&chst einmal wohl eine Anspielung auf das vierte Gottesknecht-Lied im Buch Jesaja, das
wir aus der Karfreitagsliturgie kennen. Da heil3t es: ,Er wurde misshandelt und niedergedrtickt,
aber er tat seinen Mund nicht auf. Wie ein Lamm, das man zum Schlachten fuhrt, und wie ein
Schaf angesichts seiner Scherer, so tat auch er seinen Mund nicht auf.” (Jes 53,7) Dass ein
Mensch, der geduldig ertragt, was andere ihm antun, mit einem Lamm verglichen wird, ist auch
uns vertraut. Aber fur die urspringlichen Hérer*innen schwingt hier mehr mit. ,Lamm® ist fur sie
ein sehr symbolischer und emotional aufgeladener Begriff. Die Nomaden-Vélker lebten vor allem
von ihren Schafherden. Jedes einzelne Tier war hier kostbar. Die LAmmer waren die Zukunft der
Herde und damit des ganzen Stammes. Sie waren lebensnotwendig. Sie waren ein Geschenk
aus der Gunst der Goétter. Und um sich diese Gunst zu erhalten, schenkte man im Opfer beson-
ders edle, unversehrte und gesunde Tiere an die Gottheit zurtick. So wurde das Lamm zum be-
vorzugten Opfertier.

Eine ganz besondere Bedeutung bekam das Lamm im Judentum dann noch im Zusammenhang
mit dem Auszug aus Agypten: Das Blut der geschlachteten Lammer an den Tirpfosten der Hau-
ser hielt den Todesengel fern. Seitdem verbindet sich mit dem geschlachteten Lamm auch noch
die Erinnerung an die Befreiung aus Unterdriickung und Sklaverei.

Aus all dem folgt: Wer Jesus das ,Lamm Gottes“ nennt, sagt damit: In ihm schenkt Gott Leben,
Freiheit und Zukunft — nicht durch Macht, sondern durch geduldige Hingabe. — Das Bildwort vom
Lamm mag damit etwas nachvollziehbarer geworden sein.

Was aber bedeutet es, dass dieses ,Lamm“ die SUNDE DER WELT hinweg nimmt? Aus der Welt, in
der wir leben, ist die Stinde auf den ersten Blick jedenfalls nicht hinweg genommen. Das missen
wir Tag fur Tag in den Nachrichten, aber oft genug auch in unserem Umfeld und ehrlicherweise
auch bei uns selbst zur Kenntnis nehmen.

1 Evangelium des heutigen Tages: Joh 1,29-34



Aber halt: Dieser Blick und die damit verbundene Deutung beruht auf einem Missverstandnis. Fur
uns ist Suinde oft ein anderes Wort fur das Bose bzw. fur ein béses Verhalten im weitesten Sinne
des Wortes. Dann sprechen wir z.B. von Verkehrsstindern, die durch ihr riicksichtsloses Verhal-
ten andere Menschen und sich selbst gefahrden. Und das Bdse ist nun tatsachlich nicht aus der
Welt verschwunden und wird vermutlich leider auch nie verschwinden.

Die Bibel versteht unter Stinde aber etwas anderes. Stinde bezeichnet nicht die ungute Hand-
lung, sondern die Folgen, die sich aus dem bdsen Verhalten ergeben. Das wird tbrigens auch
deutlich, wenn wir uns den Ursprung unseres Wortes Siinde bewusst machen:

In unserer Sprache kommt dieser Begriff wahrscheinlich von ,sunder®, was so viel bedeutet wie
»abseits, ausgesondert, getrennt, fir sich allein“. Zu erkennen ist auch das lateinische Wort ,sine”
= ohne. Dementsprechend heif3t Stinde im Englischen ,sin“. Es geht also vor allem um Bezie-
hung — besser: um Beziehungslosigkeit. Stinde ist, was Beziehung stort oder gar zerstort. Ein
Sunder ist demnach, wer sich aufRerhalb von Beziehung und Gemeinschatt stellt und so das Zu-
sammenleben stort.

Ein sundhaftes Verhalten wirkt sich aber nicht nur auf unsere zwischenmenschlichen Beziehun-
gen aus. Es hat auch Folgen fur unsere Beziehung zu Gott. Aber in welcher Weise? Hier haben
die Menschen schon in sehr friiher Zeit von sich auf die jeweils verehrten Gotter, im Judentum
dann von sich auf den einen Gott geschlossen. Man hat einfach angenommen, dass Gott so
empfindet und reagiert wie wir Menschen. Wenn uns jemand immer wieder krankt und verletzt
oder sich grundsatzlich schlecht verhalt, wollen wir irgendwann nichts mehr mit ihm oder ihr zu
tun haben. Wir sagen dann: Das Tischtuch ist zwischen uns zerschnitten. Oder sogar: Der oder
die ist fur mich gestorben. Die Beziehung ist beendet.

Und so glaubte man: Menschen, die gegen Gottes Gebote verstol3en, werden schliel3lich von ihm
verstofRen. Gott will nichts mehr mit ihnen zu tun haben. Nach ihrem Tod kommen sie nicht in die
himmlische Gemeinschaft mit ihm, sondern in die ewige Verbannung, in die Holle. Diese radikale
Trennung zwischen Gott und den Menschen — das ist DIE SUNDE.

Wenn der Verfasser des Johannes-Evangeliums diese dunkle Seite der Menschheit in den Blick
nimmt, spricht er von ,Welt“. Die ,Sunde der Welt“ ist also die Trennung der bosen Welt von Gott.
Gott hat sich von der Welt abgewendet, weil die sich von ihm abgewandt hatte. Das haben die
Menschen damals so gesehen. Und das hat ihnen grof3e Angst gemacht.

Jesus aber hat diese unheilvolle und bedrohliche Trennung zwischen Gott und Menschen ein fur
alle Mal uberwunden. Der Kern seiner Botschaft lautet: Gott verstof3t die Stnder nicht, weil er sie
liebt. Das hat Jesus auch durch sein Verhalten immer wieder deutlich gemacht. Damit hat er sich
sogar den Ruf erworben, ein Freund der Zo6liner und Stinder zu sein. (Vgl. Lk 7,34) Diese Solida-
ritat hat er durchgehalten bis in die letzte Konsequenz — bis zu seinem Tod als scheinbarer Ver-
brecher zwischen zwei anderen Verbrechern am Kreuz.

Weil aber Gott uns nicht fallen lasst, kénnen wir immer wieder zu ihm zuriickkehren, wenn wir
uns durch unser Verhalten von ihm getrennt haben. Das hat Jesus in seinem Gleichnis vom ver-
lorenen Sohn und seinem barmherzigen Vater eindeutig beschrieben. (Lk 15,11-32)

Auf diesem Hintergrund kdnnen wir das Glaubensbekenntnis des Taufers so flr uns Gbersetzen:
Jesus ist so wertvoll fir uns wie damals ein Lamm fiir die Nomaden. Denn durch sein Beispiel,
seine Geduld und seine Bereitschaft zur Hingabe schenkt er uns Zukunft und Leben. Er hat uns
gezeigt, dass Gott die Sunder nicht verst63t, sondern liebt und immer wieder annimmt, wenn sie
sich ihm zuwenden. So hat er die ,Siinde der Welt®, die Trennung zwischen Gott und uns Men-
schen, Uberwunden und hinweggenommen. Wir kbénnen, sollen und dirfen aus der Kraft der
Liebe Gottes leben.

Zeichen dafir ist das gewandelte Brot, mit dem sich Jesus bei jeder Eucharistiefeier in unsere
H&nde gibt und ganz eins wird mit uns. Wenn wir das glaubig annehmen, werden die Folgen un-
serer Sunden geheilt. Durch sein Wort, seine Liebeserklarung fir uns, wird unsere Seele gesund.

Lassen Sie uns das nun wieder miteinander feiern.
© Walter Mickstein



