Predigt am 2. Sonntag nach Weihnachten 2026

Liebe Schwestern und Briider,

ob bei personlichen Begegnungen, in Briefen, E-Mails oder Kurznachrichten: In den vergan-
genen Tagen haben wir uns gegenseitig, aber vermutlich auch ftr uns selbst, immer wieder
ein gutes, frohes, erfolgreiches, gesegnetes neues Jahr gewiinscht. Manchmal ist das viel-
leicht nur eine Floskel. In der Regel aber kommt es von Herzen. Wir wiinschen uns, wie es
auch oft heil3t, «alles erdenklich Gute», weil wir es gut miteinander meinen, weil wir uns mo-
gen, weil wir wichtig flreinander sind.

Gute Winsche, die von Herzen kommen, erreichen auch unser Herz. Sie tun uns gut. Sie
treffen dort auf unsere Sehnsucht nach einem guten und erftllten Leben — wenn maoglich auf
der Sonnenseite unseres Daseins. Und wir hoffen, dass im gerade begonnenen Jahr még-
lichst wenig passiert, das sich wie ein Schatten auf unser Leben legt und es verdunkelt.

Diese Sehnsucht ist gut nachzuvollziehen und natirlich auch berechtigt.

Das Evangelium?, das wir gerade gehort haben, wird in der Weihnachtszeit mehrfach vorge-
lesen. Es scheint also sehr wichtig zu sein. Jedenfalls greift es genau unsere eben beschrie-
bene Sehnsucht auf. Und es zeigt uns, wo und wie wir der Erfullung auch nahe kommen kon-
nen.

Im Mittelpunkt steht das WoORT. So kann man den griechischen Begriff LoGos Ubersetzen.
Aber Logos bedeutet nicht nur ,Wort“, sondern auch ,Vernunft, ,Sinn“ oder ,Weltgrund“.?
Zwei besondere Merkmale werden im Evangelium dem gottlichen Logos zugesprochen: ,In
ihm war das Leben, und das Leben war das Licht der Menschen.” Leben und Licht sind also
die Erkennungszeichen gottlichen Wirkens. Daraus konnen wir folgern: Dort, wo es lebendig
zugeht, dort, wo es im umfassenden Sinn hell ist in mir und in der Welt, dort ist Gott am
Werk. Da kann er entdeckt, gespurt und erfahren werden.

Das ist sicher wahr. Aber es ist nicht einmal die halbe Wahrheit. Denn die volle Wahrheit und
Wirklichkeit sieht anders aus: Es gibt nach wie vor mehr Finsternis und Dunkelheit als Licht in
unserer Welt. Die Nachrichten sprechen viel 6fter vom Tod als vom Leben. Tag fur Tag wer-
den wir mit Katastrophen, Kriegen, vielfaltiger Ungerechtigkeit, Krankheit und Not konfron-
tiert. Aktuell denken wir dabei sicher besonders an das schreckliche Feuer in einer Bar in der
Schweiz. Auch wenn es uns in aller Regel besser geht als vielen Menschen in anderen Tei-
len dieser Erde: In einer heilen Welt leben auch wir nicht. Wo ist da das gottliche Leben? Wo
erstrahlt hier das goéttliche Licht?

Wir sehnen uns nach einer heilen Welt. Die adventlichen Texte, die wir Jahr fur Jahr vor
Weihnachten hoéren, greifen diese Sehnsucht auf. Und sie geben uns eine Verheil3ung: Wenn
Gott in diese Welt kommt, wird alles gut. Wo solche Hoffnungen geweckt werden, muss die
Enttauschung jedoch grof3 sein, wenn es nicht so kommt. Letztlich ist das Kind von Bethle-
hem, der Mann aus Nazareth, genau daran auch gescheitert. Er hat die Erwartungen der
Menschen an einen messianischen Heilsbringer nicht erfillt. Und so endete er — menschlich
gesehen als Mochtegern-Konig, Gotteslasterer und Betrliger — am Kreuz.

Die Evangelien aber gehen von Anfang an realistisch mit der Menschwerdung Gottes um.
Lukas zeichnet das Bild von der Herbergssuche und der Geburt im Stall. Bei Matthdus su-
chen die Weisen aus dem Orient den neugeborenen Konig vergeblich in den Palasten von
Jerusalem. Die heilige Familie muss vor den morderischen Planen des Herodes nach Agyp-
ten fliehen.

1Joh 1,1-5.9-14
2 Vgl. dazu auch meine Predigt ,Am Anfang war der Sinn“ am Weihnachtstag



Johannes bringt die Spannung so auf den Punkt: ,Und das Licht leuchtet in der Finsternis,
und die Finsternis hat es nicht ergriffen. ... Er kam in sein Eigentum, aber die Seinen nah-
men ihn nicht auf.”

Aber Gott hat es — zumindest auf den ersten Blick — den Menschen auch nicht leicht ge-
macht: ,Und das Wort ist Fleisch geworden und hat — wortlich Gibersetzt — unter uns sein Zelt
aufgeschlagen.“ Johannes schreibt nicht: ,ist Mensch geworden®, sondern: ,Fleisch”. ,Fleisch
ist das Bild fur das irdisch gebundene, fur das Hinfallig-Vergangliche, fur das Hilflose, fur die
Nichtigkeit menschlicher Existenz, ... das den Menschen in seiner Gefdhrdung ausmacht.“ So
deutet es Anselm Grlin in einem Kommentar zum Johannesevangelium.3

Das Zelt, das Gott mit Jesus unter uns aufgeschlagen hat, erinnert einerseits an das Zelt
Gottes als Symbol seiner Gegenwart beim Zug der Israeliten durch die Wuste. Es ist aber
auch ein Zeichen daftr, so wie Nomaden immer unterwegs zu sein, ein Zeichen flr ein eher
einfaches und provisorisches Leben. Der fleischgewordene Gott wohnt nicht in Palasten,
spater nicht einmal in einem Haus aus Stein. ,Der Menschensohn aber hat keinen Ort, wo er
sein Haupt hinlegen kann®, sagt Jesus da von sich selbst. (Lk 9,58)

In all dem wird deutlich: Jesus ist nicht gekommen, um eine Welt zu schaffen, wie wir sie uns
vielleicht vorstellen. Er hat die Dunkelheiten unseres Lebens nicht abgeschafft. ,Das Licht
leuchtet in der Finsternis®; aber die Dunkelheit wird dadurch nicht aufgehoben. ,Fleischwer-
dung“ bedeutet demnach: Gott identifiziert sich durch Jesus mit unserer Welt, so wie sie ist.
Und er nimmt uns und unser Leben so an, wie wir sind.

Papst Franziskus hat es einmal so ausgedruckt: ,Goft wollte unser menschliches Leben tei-
len und ist deswegen in Jesus, dem wahren Gott und wahren Menschen, eins geworden mit
uns. Aber mehr noch und noch tberraschender: Die Anwesenheit Gottes unter den Men-
schen ist nicht in einer idealen, idyllischen Welt passiert, sondern in dieser realen Welt, wo
es so viel Gutes und Schlechtes gibt, auch Spannungen, Bdsartigkeit, Armut, Arroganz und
Kriege. Er wollte in unserer Geschichte wohnen, so wie sie ist; und dadurch hat er seine
barmherzige und liebevolle Neigung zu den Menschen gezeigt. ... Er kommt, um bei uns
Menschen zu wohnen, er wahlt die Erde als seinen Wohnsitz, um bei uns zu sein und sich
dort finden zu lassen, wo der Mensch seine Tage in Freude oder Schmerz verbringt. Darum
ist die Erde nicht mehr nur ein Tal der Tranen, sondern der Ort, wo Gott selbst sein Zelt auf-
geschlagen hat: Ort der Begegnung Gottes mit dem Menschen, der Solidaritat Gottes mit den
Menschen.“*

Was heil3t das nun fur unsere guten Winsche fur unsere Mitmenschen und fur uns selbst im
Blick auf das neue Jahr?

Das Jahr kann dann gut, glicklich und segensreich werden, wenn wir von Gott lernen. Erwar-
ten wir also keine Idylle und keine heile Welt — nicht im GrofRen und auch nicht fir uns ganz
personlich. Nehmen wir unsere Welt und unser Leben so an, wie es nun einmal ist. Da wird
es auch im neuen Jahr viele Lichtblicke geben, aber auch eine ganze Menge Dunkelheit. Su-
chen wir Gott nicht nur im Licht. Auch und gerade in der Dunkelheit will er fiir uns da sein.
Um es wieder einmal mit den Worten von Alfred Delp zu sagen: ,Das eine ist mir so klar und
spurbar wie selten: die Welt ist Gottes so voll. Aus allen Poren der Dinge quillt er gleichsam
uns entgegen. ... Das gilt fur alles Schéne und auch fir das Elend. In allem will Gott Begeg-
nung feiern.”® Wir muissen nur offen dafiir sein, um es, gerade in dunklen Situationen, immer
wieder zu erkennen. Darum schlieRRe ich mit der Bitte, die wir in der Lesung® gehort haben:
Gott erleuchte die Augen unserer Herzen, damit wir verstehen, zu welcher Hoffnung wir
durch ihn berufen sind, welchen Reichtum die Herrlichkeit seines Erbes uns, seinen Heiligen
schenkt. Amen.

© Pfr. Walter Mickstein

3 Anselm Griin, Jesus — Wege zum Leben. Kreuzverlag Stuttgart 2005. Seite 466

4 Quelle fiur das Zitat: Radio Vatikan; Generalaudienz am 18.12.2013

5 Alfred Delp, Gesammelte Schriften. Hrsgg. von Roman Bleistein. Frankfurt/Main 1984. Band 4, Seite 26
6 Eph 1, 3-6.15-18



